
RRALLEGRARSI INSIEME

	 Ogni anno si percepisce sempre più il problema, 
un tempo ignoto, di come vivere il Natale all’interno 
di una società multietnica e multireligiosa (ma anche 
«multi-areligiosa»).
	 Le feste dipendono dai calendari, i quali a loro 
volta si basano su moti celesti. Sole, luna e stelle ci 
accomunano. È sapienza antica affermare che tutti 
abitiamo sotto lo stesso cielo. Eppure la misura del 
tempo differisce da luogo a luogo, da civiltà a civiltà. 
C’è chi guarda al sole, chi si basa sulla luna e chi tiene 
conto dell’uno e dell’altra. Capita perciò che le feste 
degli uni cadano quando altri vivono un tempo nor-
male (o addirittura penitenziale), e viceversa.
	 Quando gli spazi si fanno più condivisi, le differenze 
risultano più percepibili. Non è, però, scoperta di oggi. 
Già in passato lo si sapeva. Un non ebreo disse a un 
maestro d’Israele: «Noi abbiamo le nostre feste e voi le 
vostre; quando voi vi rallegrate noi non lo facciamo, e 
allorché noi siamo lieti voi non lo siete». Domandò al-
lora: «Non esiste mai davvero un’occasione in cui tutti 
possiamo rallegrarci insieme?». Il rabbi rispose che ciò 
avveniva quando cadeva la pioggia. Nelle zone aride 
la vita dipende, alla lettera, dall’acqua che scende dal 
cielo. Nell’emisfero settentrionale nel mese di dicem-
bre qualcosa del genere vale per il lento, ma costante, 
crescere della luce: quando si sa di aver toccato il fondo 
non si può che risalire. A nord, da tempo immemora-
bile, l’accensione di lumi all’inizio dell’inverno è segno 
augurale collegato alla risalita della luce. 
	 Ognuno ha dunque le proprie feste, e sono sol-
tanto i tempi del cielo ad accomunarci e ad allietar-
ci concordemente? Rispondere di sì significherebbe 
consegnare le feste delle varie comunità religiose a un 
ambito dominato solo da un tollerante principio, pa-
ragonabile a quello contenuto nel motto secondo cui 
la mia libertà finisce là dove comincia la tua. Ognuno 
festeggerebbe a casa propria senza pestare i piedi a 
nessun altro. È utopia confidare in qualcosa di più?
	 Il Natale, pur essendo forse l’unica festa nell’Oc-
cidente cristiano dotata tuttora di una riconoscibile 
componente domestica, erompe dall’ambito familia-
re. Lo fa nella maniera più appariscente nel suo ver-
sante secolarizzato e commerciale. È una dimensione 
che accomuna, ma in modo improprio. Le strade e 

le piazze si riempiono di luci, ma nel contempo si al-
larga il vuoto che abbiamo dentro. Dove trovare una 
condivisione più vera? Per raggiungerla non basta 
coltivare la pur alta consuetudine – cresciuta in questi 
ultimi anni – volta a condividere, in maniera cordiale, 
le feste degli altri. La partecipazione alle feste altrui ci 
accomuna più dei moti della terra o della luna, tutta-
via essa sarebbe davvero piena solo se fosse all’altezza 
del paradosso di ospitare dentro le proprie solennità 
anche la festa dell’«altro»: una sfida che è al di là delle 
nostre forze. Nessuno quando celebra Natale si ricor-
da del Ramadan o di Yom Kippur, e viceversa. Ed è 
giusto che sia così. Allora che fare?
	 Se il Natale fosse solo festa dei cristiani, l’incar-
nazione del Figlio sarebbe ricondotta all’ambito an-
gusto dell’identità confessionale. La Parola venuta a 
porre la propria tenda tra noi esige, invece, di essere 
accolta con un respiro aperto a tutti, senza, con ciò, 
imporsi a nessuno. L’omogeneo e settentrionale cre-
scere della luce non ci basta né per vivere il Natale, né 
per presentarlo come simbolo universale – custodito 
dalla fede di alcuni e negato da quella di altri – dell’u-
manità di Dio.
	 Per attingere alle profondità del Natale occorre 
viverlo come fonte di un divino accoglimento, che ci 
incalza a essere umanamente accoglienti. Per quanto 
sia custodita soltanto dalla fede delle Chiese, si è chia-
mati a rendere il 25 dicembre una festa a favore di 
tutti. È più facile dirlo che farlo. Tuttavia i «segni dei 
tempi» colti in questo inizio di XXI secolo parlano 
questo linguaggio. A Natale non bisogna ricordarsi 
del Ramadan o di Yom Kippur, tuttavia si è chiamati 
a essere aperti all’incontro non solo con musulmani 
ed ebrei ma anche con tutti gli altri. «Et homo factus 
est»; nessuna persona umana è estranea a Dio: non 
dovrebbe esserlo neppure per chi cerca di camminare 
sulle sue vie.

pla Parola in cammino
Piero Stefani

Natale, messa della notte
Is 9,1-6; Sal 95 (96); Tt 2,11-14; Lc 2,1-14

 -  A n n o  L i t u r g i c o  Ail Regno 6 2016

G
hi

rla
nd

ai
o,

 A
do

ra
zi

on
e 

de
i p

as
to

ri,
 1

48
3-

14
85

. S
an

ta
 Tr

in
ità

, F
ire

nz
e.


